
 

 

 

 

CIRO FANELLI 

 

VESCOVO DI MELFI–RAPOLLA-VENOSA 

 

RIFLESSIONE DEL VESCOVO 

SUL MESSAGGIO DI PAPA LEONE  

IN OCCASIONE DELLA LIX GIORNATA MONDIALE DELLA PACE 2026 

La pace sia con tutti voi. 

Verso una pace disarmata e disarmante 

Il Santo Padre apre il suo messaggio con le parole con le quali ha dato inizio al suo ministero 

petrino, che ricordano il saluto del Signore Risorto ai discepoli: «Pace a voi» (Gv 20, 19.21). Tale 

saluto non è un semplice convenevole: è Vangelo; è annuncio che cambia la storia e la prospettiva 

con cui si guarda al mondo. Papa Leone ci aiuta a riflettere sul dono della pace portataci da Cristo 

esplicitando concretamente cosa significa parlare di «pace disarmata» nella vita delle comunità 

cristiana e nella città dell’uomo. La prima osservazione è di carattere cristologico e biblico: la pace 

che Gesù dona non è paragonabile alle forme mondane di sicurezza. Egli stesso lo dice: «Vi do la 

mia pace; non come la dà il mondo» (Gv 14,27). Quando Pietro estrae la spada, il Maestro lo ferma: 

«Rimetti la spada nel fodero» (Gv 18,11; cfr. Mt 26,52). Questa scena non è un episodio marginale, 

ma un monito fondamentale: il regno di Dio non si fonda e non si costruisce sulla forza bruta, ma 

sul dono di sè, sulla misericordia e sul servizio. È l’annuncio del profeta Isaia che vede trasformare 

le armi in strumenti di vita: «trasformeranno le spade in aratri» (Is 2,4). 

Ma che cosa significa tutto ciò oggi, in tempi in cui la guerra sta dilaniando oltre 50 nazioni? Per il 

Papa significa innanzitutto un lavoro interiore: la pace disarmata nasce dal disarmo del cuore. 

Rinunciare all’odio e alla sete di vendetta, imparare a riconoscere l’altro come persona con una 

dignità inviolabile, saper accogliere il perdono e chiedere perdono. Questo non è un esercizio 

astratto di pacifismo: è una pratica spirituale che richiede preghiera, riflessione, formazione ed 

impegno. È la preghiera che aiuta a vincere le paure e rende possibile una visione della realtà 

orientata alla riconciliazione. 

Allo stesso tempo la pace disarmata ha una dimensione sociale e politica precisa. Non si tratta di 

ingenua passività: la nonviolenza è forma di coraggio che richiede disciplina, creatività e strumenti 

concreti. Pensiamo alla diplomazia preventiva, alle procedure di diritto internazionale, ai processi di 

giustizia riparativa che cercano di curare ferite sociali piuttosto che nasconderle. Le comunità 

cristiane possono e devono essere protagoniste in questo campo: non come attori politici impegnati 



a garantirsi il potere, ma come «case della pace», luoghi di educazione alla responsabilità, di cura 

dei poveri, di mediazione e di testimonianza civile. Un punto che Papa Leone desidera evidenziare è 

la cura delle vittime e dei più fragili. I volti dei bambini, dei rifugiati, di chi porta le cicatrici della 

guerra non sono statistiche: ci traforano come persone che richiedono risposta concreta. Prendersi 

cura di loro non è solo un gesto caritativo, è una strategia di pace: soccorrere, accogliere, 

accompagnare sono atti che spezzano la logica della ritorsione e costruiscono tessuti sociali più 

resilienti. Sappiamo, però, che questa scelta comporta difficoltà reali. Esistono minacce immediate e 

situazioni in cui la protezione dei più vulnerabili sembra richiedere misure dure. La domanda che 

allora dobbiamo porci con onestà è: come conciliare la vocazione al disarmo con la responsabilità di 

proteggere? Qui è necessario un discernimento prudente che non ceda né alla violenza ideologica né 

alla paralisi. Occorrono politiche pubbliche intelligenti—investimenti in prevenzione, educazione 

alla memoria, meccanismi di mediazione internazionale—che riducano le condizioni in cui la 

violenza nasce. 

Dal messaggio di Papa Leone ricaviamo anche alcune imprescindibili indicazioni pastorali: il Papa 

chiarisce che le parrocchie e le realtà ecclesiali hanno compiti concreti e non delegabili: esse 

devono promuovere percorsi formativi sulla nonviolenza, integrare nella liturgia e nella catechesi 

temi di riconciliazione, creare spazi di ascolto per chi è stato ferito. Ma le comunità religiose tutte 

devono ance saper uscire dall’ambito strettamente confessionale per collaborare con istituzioni 

civili e organizzazioni della società civile: la pace disarmata richiede un fronte largo, dove religioni, 

associazioni e istituzioni lavorino insieme per il bene comune. Papa Leone conclude il suo 

messaggio con un invito alla concretezza e all’umiltà. La pace che il Risorto dona non è una 

formula magica: è un cammino che chiede conversione personale e trasformazione delle strutture. 

La Chiesa – afferma il papa – non ha ricette immediate, ma può avviare pratiche che testimonino il 

valore del dono: ovvero l’ascolto, il servizio, la difesa dei più deboli, l’impegno per la verità e la 

memoria. Se sapremo essere coerenti, la nostra presenza contribuirà a costruire fiducia e a spezzare 

la catena della violenza. Da questa breve riflessione sul ricco e significativo messaggio del Santo 

Padre ricaviamo tre domande che possono farci crescere nella cultura della pace: quali pratiche 

locali hanno mostrato efficacia nel trasformare conflitti? In che modo le istituzioni religiose 

possono sostenere processi di giustizia riparativa? Quali strumenti di formazione sono necessari per 

educare le nuove generazioni alla nonviolenza attiva? 

Consapevoli del valore insostituibile ed efficace della preghiera ci rivolgiamo al Signore della Pace 

dicendo:  

O Cristo, Principe della Pace,  

che nella notte della tua Risurrezione varcasti le porte chiuse  

e portasti ai tuoi la parola che converte i cuori,  

volgiti a noi: infondi la tua pace, non quella del mondo,  

e disarma in noi la durezza, la vendetta e il sospetto;  

rendi il nostro animo docile alla misericordia e alla verità. 

 

Santifica, o Signore,  

chi governa i popoli e custodisce il diritto:  

dona loro prudenza, rettitudine e coraggio  

nel cercare la riconciliazione; fa’ che le nostre comunità siano case della pace,  



custodi della memoria delle vittime, 

 cura dei fragili, officine di dialogo  

e sostegno per gli operatori di buona volontà;  

trasforma le armi in strumenti di vita. 

 

Suscita nella Chiesa e nei fedeli 

il coraggio evangelico  

di testimoniare la bontà disarmante:  

fa’ di noi seminatori instancabili di riconciliazione,  

pregando e operando  

per il disarmo del cuore e delle strutture. Amen. 

 

 

Melfi, 03 gennaio 2026 

+Ciro Fanelli 

Vescovo 


